
186

ADOLESCENCIA, INMIGRACIÓN E IDENTIDAD 

Eduardo Terrén 

Discutir el problema de la identidad (...) 
significa intervenir en la historia de la cultura

E. Erikson (1992: 23)

La identidad es uno de los fenómenos psicosociales que más se ve 
afectado por los procesos migratorios. No en vano, hoy día constituye ya una 
dimensión básica que complementa la integración económica, social y cultural 
con los inmigrados�. La forma en que los individuos se piensan a sí mismos se 
ve sometida a tensiones específicas cuando ese pensamiento se pone en marcha 
en contextos en los que los grupos, los valores o las costumbres divergen de los 
que constituyen las referencias habituales (cercanas o íntimas). El conflicto de 
adaptación cultural que se vive entonces se conoce como aculturación, y una de 
las formas de estudiarlo es a través de las transformaciones que experimenta la 
identidad de los individuos implicados en el movimiento migratorio (Schwartz, 
Montgomery y Briones, 2006).
	 Esta exposición tiene por objeto presentar las principales preocupaciones, 
motivaciones y exploraciones que alimentan una agenda de investigación sobre 
la identidad de los adolescentes procedentes de familias inmigradas�. Ha sido 
pensada para ser debatida junto a otras propuestas de investigación que, tomadas 
en su conjunto, dibujan un paisaje de preguntas, un escenario de búsquedas. 
De ahí el tono y la estructura de la presentación. Expondré en primer lugar 
la corriente de investigación más amplia en la que se enmarca esta línea, una 
corriente relativamente joven cuyas preguntas reflejan todavía una búsqueda por 
definir y conocer mejor su objeto. Y mostraré, después, la relevancia que en 
esa búsqueda tiene una pregunta concreta, o, más bien, una forma de plantearla.  
Intentaré explicar, en definitiva, porqué a la hora de mejorar nuestro conocimiento 
de los entresijos de la adaptación cultural que lleva aparejada la instalación de 

� La dimensión identitaria es reconocida ya como complementaria de otros niveles de integración en 
estudios de referencia como el de  F. Heckman y D. Schnapper (2003)  que atribuyen al nivel 
identitario de la integración la autocomprensión positiva de los individuos en cuanto a su lugar 
en la vida social. También el Informe EFFNATIS (http: //www.uni-bamberg.de/projekte/eff-
natis)  habla de integración identificacional (que hace referencia tanto a la autoidentificación 
como a la identificación asignada por la sociedad anfitriona. En un sentido más amplio, Cas-
tiñeira (2004) habla así mismo de la búsqueda de “una integración identificacional” en una 
cultura común que sirva de “horizonte cívico compartido”.

� Las observaciones y reflexiones aquí expresadas se enmarcan en el proyecto “Identidades en cons-
truccion: estudio de los procesos de adaptación cultural de los adolescentes procedentes de 
familias inmigrantes” (Plan Nacional I+D, SEJ 2004-02006/SOCI).



187

las familias inmigrantes es especialmente relevante el estudio de los procesos de 
construcción de identidad que se registran en sus adolescentes.

1.
Con cierto retraso en relación a otros países europeos, la investigación 

sobre las denominadas “segundas generaciones” en nuestro país emerge en el 
contexto de un cambio en el ciclo migratorio. En este contexto hay tres razones 
que explican la emergencia de este campo de trabajo: la novedad histórica del 
fenómeno, la sensibilidad social que rodea al objeto y las exigencias de una 
política social que ha de ser encauzada con realismo. Las tres hacen de la juventud 
emergida de la reciente inmigración a España un objeto urgente de investigación 
científica y deben ser consideradas con algo más de detalle. 
	 La primera razón se reduce a una correspondencia sujeto-objeto (que, 
ciertamente, no es simple ni automática ni transparente): un sujeto emergente en 
la realidad social se convierte en objeto incipiente de la ciencia que la estudia. 
En efecto, el panorama migratorio español del último lustro no sólo se ha 
caracterizado por la aceleración de los flujos de entrada (como es sabido, a razón 
de una media de unos 500.000 anuales entre 2000 y 2005 hasta llegar a los más 
de 4 millones de empadronados actuales). Sin dejar de ser esto sobresaliente, 
existe otra dimensión novedosa del fenómeno que tiene que ver ya no con el 
volumen, sino con su estructura interna. 
	 Esta otra característica saliente del fenómeno ha sido la que está 
comenzando a hacer de España no ya sólo ese “nuevo” país de inmigración 
que viene siendo desde el inicio de los 90, sino la que la ha comenzando a 
perfilar como país de asentamiento. En el ciclo que caracteriza esta nueva 
fase de “constitución de la España inmigrante” (Cachón, 2002), España se ha 
consolidado ya como un país de inmigración y comienza a configurarse como un 
país de instalación duradera. Si hace veinte años la inmigración fue el verdadero 
fenómeno “inesperado” –como acertadamente lo describió Antonio Izquierdo 
(1999)-, hoy día son los/las descendientes de los que han ido llegando o naciendo 
desde entonces los verdaderos protagonistas de una nueva etapa de la reciente 
historia de España como país receptor y de acogida. 
	 Además del coste social y la reorientación de las estrategias de visibilidad 
y convivencia que esto conlleva, el cambio referido supone también una mayor 
diversidad interna entre las múltiples dimensiones que integran el calado en tierra 
de los flujos migratorios. Junto con la irrupción de nuevas tipologías de migrantes 
y de nuevas formas de movilidad y existencia transnacional, la emergencia de 
jóvenes criados o recriados en familias inmigradas debe considerarse, pues, como 
una muestra más del carácter cada vez más complejo de los procesos migratorios 
contemporáneos en comparación con los de ciclos anteriores (Timur, 2000). 
Hora es, pues, de pensar de forma más diversa y menos cerril en la inmigración, 
pues son ya muchas de sus dimensiones relevantes las que no se ajustan al perfil 
tópico de varón, joven-adulto y trabajador, que ha sido dominante hasta ahora en 



188

la representación popular y mediática del fenómeno migratorio. 
	 Este nuevo y más complejo panorama migratorio español ya no queda 
bien descrito si se recurre sólo a la frecuencia de los movimientos en entrada 
(y salida), o a la distribución de los extranjeros por sectores de actividad. Por 
importantes que éstos sean –y lo son-, los indicadores relevantes de esta nueva 
realidad son ahora distintos a los que nos interesaban cuando mirábamos a la 
inmigración sólo con los ojos de quien la ve como mera fuerza de trabajo. Son 
indicadores relacionados con las agrupaciones familiares, los matrimonios, 
los nacimientos de madre y/o padres extranjeros o el porcentaje de alumnado 
extranjero. Son los denominados indicadores de instalación duradera. Por ellos 
sabemos, por ejemplo, que el 14% de los matrimonios que se celebraron en España 
en 2005 tienen al menos un cónyuge extranjero y que aproximadamente la misma 
proporción de los nacimientos lo son de una madre extranjera. Pero quizá el dato 
más expresivo de esta nueva fase de constitución de la “España inmigrante” sea 
el volumen de alumnado extranjero escolarizado en el conjunto del país, que en 
2005 rebasó el medio millón (alcanzando el 6,5% del alumnado).
	 Aunque tanto la política de inmigración como la investigación sobre las 
implicaciones sociales del fenómeno migratorio han estado muy volcadas en el 
mercado de trabajo y la regulación laboral, la creciente instalación de familias 
y el crecimiento entre nosotros de la generación formada por sus descendientes 
(las denominadas “segundas generaciones”) obligan a prestar atención a flujos 
y horizontes de integración radicalmente novedosos (Funes, 2000). Como ha 
señalado Prada (2005), después de haber aprendido a contemplar las migraciones 
también en función del género, hay que disponerse a contemplarlas en función 
de la edad. Hoy, por lo que estamos viendo, les toca el turno a los más jóvenes; 
pero sin duda, pronto les tocará el suyo también a los se queden a envejecer entre 
nosotros. 
	 Lo que pasa es que hoy día, en tanto afinamos el instrumental científico 
que nos permita calibrar ajustadamente las nuevas dimensiones del asunto, la 
vida del fenómeno –que no espera ni permanece inmóvil- va evolucionando por 
derroteros que no obedecen sólo a su dinámica interna, sino que –como le ocurre 
a todo asunto que cobra visibilidad social- obedece igualmente a la dinámica 
de la opinión pública. Después de todo, “ser” es “ser visto en televisión”, como 
decía Bourdieu. Y esto no significa sólo que gran parte de la población tiene 
en mente una representación de los jóvenes procedentes de familias inmigradas 
que es muy dependiente de la imagen mediática que se produce y reproduce 
con una cierta independencia. Significa también algo que hemos encontrado en 
muchas de las narraciones biográficas que hemos reconstruido: que estos mismos 
jóvenes son tremendamente sensibles al efecto de estas imágenes hasta el punto 
de incorporarlas en la negociación de su propia identidad. Es la imagen que 
consideran que los otros tienen de ellos, y es, en consecuencia la imagen respecto 
a la que adoptan posición. 
	 Aunque de una u otra manera casi todos los aspectos relacionados con 



189

la inmigración suelen estar rodeados de ansiedad e incertidumbre, lo cierto es 
que tanto por la precipitación con que los medios etiquetan el fenómeno como 
por el escaso tiempo de preparación con que han contado las administraciones e 
instituciones implicadas en la atención a sus necesidades y derechos, la llamada 
“juventud inmigrante” se ha convertido también en un objeto no sólo novedoso, 
sino también “caliente”. La representación con que cobra visibilidad en la opinión 
pública no siempre se corresponde con su realidad empírica.
	 Los sucesos de las banlieues de París y otras ciudades francesas (octubre 
de 2005) han generado una plantilla interpretativa o “marco de referencia” a 
través del cual han sido filtrados a la opinión pública otros sucesos como los de 
la Villaverde o Alcorcón. Allí, un tercio de jóvenes ente 20 y 29 años es de origen 
inmigrante sobre dos generaciones. Aquí, sin embargo, el hecho de ser un país 
de inmigración tardía recorta la historia del fenómeno y propicia que el contacto 
con él sea muy dependiente de las imágenes e informaciones provenientes de 
otros contextos como el francés, con mayor historia receptora. En cualquier caso, 
un análisis meramente superficial del corpus de noticias referidas a “los jóvenes 
inmigrantes” nos revela claramente que existen dos sombras que se proyectan 
de forma más o menos manifiesta sobre la mayoría de las situaciones visibles 
(noticiables) en que intervienen: el pandillismo y el yihadismo. Esto hace que 
muchos de los todavía incipientes estudios sobre las segundas generaciones en 
España estén presididos por una cierta inquietud: ¿van a pasar estas mismas 
cosas en España? (Aparicio y Tornos, 2006: 17). 
	 Lo expuesto equivale a decir que la juventud surgida de la inmigración 
es percibida como un objeto inquietante. Esta observación es importante 
porque supone imponer como objetivo del campo de investigación el trabajar 
en una representación científicamente ajustada de este sector de población y, 
consiguientemente, contribuir a adecuar la visibilidad social de esta juventud a 
su verdadera realidad empírica. Conviene observar, no obstante, que no es algo 
específico de nuestro país el que la juventud crecida en familias inmigradas sea 
un “objeto marcado”. Hace ya una década, en Francia, Patrick Simon (1997) 
calificaba a la juventud procedente de la inmigración como un “terreno sensible”; 
y en Holanda, todavía una década antes, Bovenkerk (1973, cit. por Barbaglia, 
2002) la había descrito como “una bomba cargada con una espoleta de efecto 
retardado”. Los temores que subyacen a estas descripciones (en este caso de 
científicos, no de periodistas) son temores a no poder controlar o predecir aquello 
que no se conoce bien. Y esa es precisamente la motivación básica que hoy 
por hoy guía en nuestro país la investigación sobre los jóvenes procedentes de 
familias inmigradas . 
	 El problema es que, al efecto estigmatizante del etiquetaje periodístico 
se suma la imprecisión de las categorías con las que la ciencia social debería 
contribuir a corregir los efectos de la simplificación mediática. Categorías-guía 
de la investigación como la que encabeza estas jornadas (juventud multicultural), 
pero también otras como “juventud inmigrante” o “segunda generación” son 



190

etiquetas confusas porque hacen referencia a una población muy heterogénea 
que comprende situaciones muy diversas. Dentro de una misma clase de edad, 
abarca, por supuesto, a la población extranjera joven residente en España 
(incluyendo tanto a los que tienen familia inmigrada a España como a los menores 
que han emigrado solos), pero también a la que cuenta con la nacionalidad 
española o la doble nacionalidad siendo de padres extranjeros (y que escapa a 
la interpretación estadística basada en la nacionalidad). Bajo esa denominación 
suelen amalgamarse, además, situaciones vitales muy diversas, desde la del que 
dejando a sus abuela y su padre llega solo desde Ecuador a los 15 años e ingresa en 
un hogar monoparental hasta la del que nace aquí de padres ecuatorianos; desde 
la del menor marroquí que entra por su cuenta de forma irregular a la del que 
viene con 2 años acompañando a su madre para reencontarse con su padre; etc. 
Estudiosos del fenómeno dentro y fuera de nuestro país, han señalado los efectos 
estigmatizantes que puede conllevar este etiquetaje de los descendientes de 
progenitores migrantes como “jóvenes inmigrantes” -cuando en realidad no han 
sido ellos los protagonistas de la migración (García Borrego, 2003; 2004; Massot, 
2003). Quizá si hubiéramos reparado más en la experiencia de los hijos de los 
emigrados españoles seríamos más concientes de estos efectos estigmatizantes. 
Bolzman, Fibbi y Vial (2003), por ejemplo, en su estudio comparativo de 
jóvenes de origen italiano y español en Suiza, han mostrado cómo se trata de una 
designación que, además de ser técnicamente incorrecta, tiene efectos políticos, 
pues, al designarse así a los hijos de los trabajadores inmigrantes se les impone 
una categorización o marcaje social (y étnico) que no se aplica ni siquiera a 
todos los hijos de los extranjeros, sino solamente a los nacidos de trabajadores 
manuales que ocupan posiciones sociales subordinadas en las sociedades de 
acogida. Es como si al cargarles con la etiqueta de la inmigración se mostrara su 
probabilidad de heredar el estatus de sus padres.
	 Precisamente por entenderse que el fracaso de su movilidad social puede 
considerarse como un indicador de la existencia de déficits en la integración de 
la población de inmigrantes, es por lo que la llamada “juventud inmigrante” se 
ha convertido también en objeto de la política social. El Plan de Acción Global 
en materia de juventud 2000/2003 (INJUVE) señalaba que “entre los retos para 
el nuevo siglo” estaban los desafíos que derivan de la “creciente presencia en 
España de jóvenes inmigrantes”. Casi paralelamente, el denominado plan 
GRECO (Programa Global de Regulación y Coordinación de la Extranjería y 
la Inmigración en España, 2001-2004) habló por primera vez de los “jóvenes 
inmigrantes” como sujetos en situación de riesgo o vulnerabilidad debido a su 
propensión a acercarse a determinados fenómenos anómicos: la exclusión social, 
el desarraigo cultural y el desarraigo social. Y el recientemente aprobado el Plan 
Estratégico de Ciudadanía e Integración (2007-2010) sigue en esa línea al hacer 
de la juventud una de sus áreas de actuación, centrada en la participación y la 
atención a situaciones de especial vulnerabilidad. Y es que, efectivamente, el 
análisis retrospectivo de disturbios protagonizados por jóvenes procedentes de la 



191

inmigración en Europa a lo largo de los últimos 15 años (desde los protagonizados 
por los marroquíes de Bruselas en 1991 hasta los de las banlieues francesas en 
el otoño de 2005) ha puesto de manifiesto la interconexión de diferentes ámbitos 
de exclusión (educación, mercado de trabajo, ocio) y la necesidad de acompañar 
los grandes programas con políticas activas de inclusión y con investigación 
aplicada. Sólo así pude lograrse la expansión de una verdadera estructura de 
oportunidades (Rea, 2001; Manço y Amoranitis, 2001).
	 Así es que tenemos un nuevo terreno de intervención social que es 
también un campo de investigación emergente, protagonizado por un objeto 
históricamente novedoso, políticamente sensible y metológicamente escurridizo. 
En una palabra: un objeto verdaderamente “difícil”.
	 Las mencionadas son –creo- razones suficientes para afirmar que 
necesitamos un conocimiento más riguroso de las opiniones, expectativas y 
aspiraciones de esa juventud que de una u otra forma emerge ahora del movimiento 
migratorio. Y, puesto que nuevos son, necesitamos saber antes de nada quiénes 
son. Necesitamos conocer su identidad. Y... ¿quiénes son realmente? Existen 
dos formas de responder a esta pregunta. Los respectivos enfoques de las dos 
opciones pueden comprenderse rápidamente haciendo uso de la vieja polaridad 
epistemológica que contrapone la perspectiva de lo emic frente a la de lo etic�. 
	 La primera opción consiste en describir “objetivamente” a la población 
objeto de estudio en términos de las variables sociodemográficas tradicionales 
y tomando la variable relativa a la nacionalidad como indicadora de etnicidad. 
Esta opción es irremplazable y ya ha sido abordada en la senda abierta por 
Lorenzo Cachón (2005) en su pionera explotación de la submuestra de 
extranjeros incluida en la encuesta del informe cuatrienal de la juventud y otros 
datos de carácter secundario procedentes del Padrón de habitantes, la Encuesta 
de Población Activa, los datos sobre residentes extranjeros elaborados por el 
Ministerio del Interior, el Ministerio de Trabajo y Asuntos Sociales y el Ministerio 
de Educación. Es una opción que arrastra buena parte de las limitaciones ya 
referidas al comentar críticamente la categoría de las “segundas generaciones”. 
Es una opción irrenunciable a la hora de obtener un mapa general, y es, por tanto, 
necesaria, pero no suficiente para dar cuenta del fenómeno en un nivel adecuado 
a su complejidad.
	 La segunda opción se construye a partir de la propia representación que 
los sujetos producen de sí mismos. Ésta es la vía elegida por la investigación 

�  La distinción de Kenneth Pike ha sido aplicada a múltiples estudios de la identidad cultural. El 
enfoque “emic” se pliega a la perspectiva y explicaciones producidas por los individuos estu-
diados, mientras que el enfoque “etic” impone sobre éstas las categorías propias de la ciencia, 
en principio, ajenas a  (o, al menos, independentes de) el discurso de los individuos estudiados. 
Así, la identidad “etic” es la etiqueta y su definición, esto es, lo que atribuye al grupo sobre el 
que se aplica “desde afuera”; la identidad “emic”, en cambio, es la identidad “desde adentro”, 
el proceso por el que los individuos se definen a sí mismos.



192

que se propone explorar cómo se produce “una identidad en construcción” 
trasladando la pregunta por el quiénes son a la pregunta por el quiénes dicen que 
son. Es lo que en la terminología del interaccionismo simbólico supone partir 
de su propia “definición de la situación”. Esta opción comporta una exigencia 
que es teórica y metodológica al mismo tiempo: la de trabajar con conceptos 
ajustados a la experiencia de los sujetos investigados y hacerlo a través de una 
metodología transparente a su biografía�. Esta opción evita la cosificación del 
objeto y la derivación determinista de comportamientos y actitudes a partir de 
categorías étnicas construidas sobre la primera generación. Se busca, así, una 
forma de trabajo acorde con un marco teórico poscolonial y orientado en el 
sentido de lo que se conoce como “grounded theory” (ya aplicada a esta ámbito 
por investigaciones como la de Phelan, Davidson y Yu, 1998). Investigar sobre 
identidades es investigar sobre fronteras, limites, demarcaciones y clasificaciones; 
y hacerlo desde el discurso biográfico de los investigados es describirlas en el 
marco de la red narrativa que urden con sus recuerdos y sus sueños, sus ilusiones y 
sus frustraciones, pues de todo ello está compuesto el bricolaje de la identidad.
	 La opción es especialmente relevante para el estudio de dimensiones de 
la identidad como la etnicidad, que aquí nos interesa especialmente, dado que la 
etnicidad-emic es algo muy distinto que la etnicidad-etic. De la misma manera 
que Rotheran & Phinney (1987: 13), se entiende aquí la identidad étnica como 
la conciencia de pertenencia a un grupo étnico y los sentimientos, pensamientos, 
percepciones y comportamientos vinculados a dicha pertenencia. Entendemos que 
la etnicidad-emic es una parte fundamental de la autoidentidad, más relacionada 
con la imagen que uno expresa de sí mismo que con los estereotipos esencialistas 
que circulan en la opinión pública. No es impuesta, sino autoproducida (aunque 
eche mano de imágenes y recetas preestablecidas: las máscaras de Goffman) –y 
la práctica de la investigación aspira a poner de manifiesto esta autoproducción 
siendo lo menos intrusiva posible, esto es, lo más transparente y abierta posible 
a la iniciativa narrativa del individuo. 

2.	
¿Y por qué la adolescencia? Primeramente, porque es un tramo de edad 

especialmente interesante en sí mismo si lo que interesa indagar es la formación 
de la identidad. Al decir de los especialistas, la adolescencia es una fase tan 
importante en la formación de la persona como sus 15 primeros días de existencia 
(Dolto, 1990). Para los sociólogos, además, es un escenario extraordinario en el 

� Precedentes de enfoques propios que subrayan una visión instrumental y adaptativa de la identidad 
pueden verse en Terrén (2002) y Veredas (1999). En cuanto a la metodología de referencia, sir-
ve de guía el modelo del Biographical Research Method descrito en Wengraf (2001) e inscrito 
en la tendencia general analizada en Chamberlayn, Bornat y Wengraf (2000). Otros enfoques 
paralelos basados en los modelos no unidimensioanles de la identidad étnica y su explotación a 
través de entrevistas o tests son Massot (2003) y Bartolomé et al. (2000).



193

que observar la dinámica de tensiones y complementariedades que resulta de la 
acción combinada de los diversos factores de socialización que en estos años 
actúan con fuerza tan marcada (a veces como influencias novedosas que irrumpen 
con una capacidad de impacto desconocida en la biografía del individuo, como en 
el caso de los amigos o los medios de comunicación, y a veces, como influencias 
ya conocidas pero que pasan a actuar bajo unas nuevas condiciones, como es el 
caso de la familia y la escuela).  A lo que se asiste en el estudio de esta dinámica 
es a una auténtica negociación (Phelan, Davidson y Yu, 1998) de la influencia que 
ejercen los diversos factores de socialización�. La adolescencia es un episodio 
decisivo en la intersección del cambio social y el cambio individual. 
	 La adolescencia interesa porque en ella la formación de una identidad 
coherente es la tarea evolutiva central (Erikson, 1992). Para Erikson la formación 
de la identidad es un proceso de exploración de alternativas y elección de roles o 
de formas de desempeñarlos. Es, pues, un proceso de constante redefinición. En 
la misma línea abierta por Erikson, Marcia ha señalado dos mecanismos claves 
de este proceso de formación: la crisis y el compromiso. La primera se nutre de 
dudas y exploraciones entre alternativas; el segundo, de la implicación que se 
consigue con la opción elegida.
	 Aunque en el estudio de los adolescentes procedentes de familias 
inmigradas la dimensión étnica tiene una relevancia especial, debe tenerse 
presente que el yo global (Marcia, 1980) está compuesto también por otras 
diversas dimensiones que interactúan entre sí, y que van desde los rasgos físicos 
hasta los religiosos, pasando por los sexuales, los laborales, los morales o los 
ideológicos. La autoidentidad de una persona es la síntesis de las exploraciones, 
elecciones y compromisos afrontados en cada una de estas dimensiones, síntesis 
que se expresa en un repertorio variable de autoimágenes y autodefiniciones. Es 
algo personal (pues, se refiera a uno), pero también social en dos sentidos: por 
un lado, el autoconcepto del yo o de lo “mío” está indisolublemente unido al del 
nosotros –lo nuestro o los míos, es decir, a una cierta imagen de un yo colectivo; 
por otro, esa imagen que uno tiene de si mismo (autoconcepto) y, sobre todo, la 
intensidad y cualidad de la valoración con que es autopercibida (autoestima) está 
notablemente influida por la imagen que uno cree que los demás tienen de él, es 
decir, por la imagen percibida de la actitud hacia uno por parte de la sociedad 
de acogida. Dicho de otra manera, la actitud que uno tiene hacia sí mismo (la 
autoestima vinculada al autoconcepto) está muy influida por las actitudes que 
uno cree que los demás tienen sobre él. Esto, en nuestro caso, es especialmente 

� Como apunta Arnett (2002: 772), los adolescentes, a diferencia de los niños, tienen madurez y 
autonomía suficientes para buscar información y experiencias más allá de sus familias; y, a 
diferencia de los adultos, aún no están comprometidos con un modo de vida definitivo ni han 
desarrollado hábitos duraderos de pensamiento y comportamiento, lo que los hace mucho más 
abiertos a lo nuevo e infrecuente.



194

relevante a la hora de entender el influjo de las percepciones de discriminación 
o racismo sobre la percepción de la propia etnicidad o la autoadscripción de la 
pertenencia nacional�. 
	 La respuesta a la pregunta “¿Quién soy yo?” está, pues, íntimamente 
unida a la percepción que se tenga de lo que los demás piensen de uno. Y más 
en la adolescencia, cuando el pequeño mundo de vida de la infancia estalla e 
irrumpen nuevos otros significativos. Ya lo planteó Erikson (1992:19) al señalar 
que la formación de la identidad era básicamente un proceso de observación y 
reflexión simultáneas, un proceso “por medio del cual el individuo se juzga a sí 
mismo a la luz de lo que advierte como el modo en que otros le juzgan a él”. 
	 Como se ve fácilmente, muchos de los mecanismos de observación, 
comparación y reflexión que intervienen en la fase de formación de la 
personalidad que característicamente se atribuyen a la adolescencia forman 
parte también de las descripciones habituales de los procesos de aculturación�. 
Pero no podemos relacionar la experiencia de la diversidad cultural y la de la 
adolescencia sin tener en cuenta la peculiaridad histórica de esta categoría de 
edad que otras culturas desconocen o valoran de diferente forma. En el fondo, 
como ha llegado a decir Nsamenang (2002: 61), lo que consideramos la psicología 
propia de la adolescencia es una aventura eurocéntrica, la que habitualmente 
hemos construido sobre la imagen de los teenagers occidentales, y esto ha de 
tenerse muy en cuenta en los diseños de investigación comparativa que abundan 
en este campo. Estos diseños “race-comparative” suelen tomar como base la 
experiencia de la juventud de clase media europeo-norteamericana McLoyd 
(1991) y favorecen una interpretación de las diferencias en términos de déficits 
y estereotipos negativos, algo fácil cuando gran parte de esta investigación se 
centra en temas de drogas, criminalidad, delincuencia, etc.
	 Es verdad que se ha llegado a hablar de una “cultura global de la 
juventud” (Schlegel, 2001) que hace pensar que los jóvenes de todo el mundo 
comparten unos mismos intereses, aficiones y gustos. Sin embargo, la inmensa 
mayoría de los adolescentes de las zonas origen de inmigración (es decir, 
la inmensa mayoría de los adolescentes del mundo) aprueban, comparten o 
simplemente cumplen visiones muy diferentes de la autonomía personal, del 

� Una hija de polacos nacida en España nos comentaba, por ejemplo, cómo ella misma se consideraba 
“más española”, pero cómo “la gente de aquí” no hacía más que recordarle que no lo era a 
través de lo que considera un insulto: “me insultan y todo eso, (...) me dicen que soy una mora, 
que me vaya a mi país, que no sé qué... Empiezan así. El otro día pasé por un bar y un chico 
como de unos 19 años me tiró un papel diciendo “mora” (sic)”.

� Por aculturación entendemos la adaptación cultural de los individuos pertenecientes a grupos mino-
ritarios a la cultura dominante. El planteamiento tradicional del problema parte de la idea de que  
muchos inmigrantes encuentran que sus valores no son apreciados en las sociedades de destino 
y deben aculturarse: es cuando “el oriente bascula hacia occidente” (Feldman et al., 1992). 
Pero, en realidad, el conflicto es más complejo, pues los implicados basculan también hacia sí 
mismos y modifican su relación con la cultura del endogrupo o la de origen.



195

contacto con personas de otro sexo o de las señales que marcan la transición 
a la edad adulta. Esto significa que los adolescentes que crecen en lugares tan 
distintos como Pakistán, China, Ecuador o Marruecos, pueden ciertamente beber 
los mismos refrescos y llevar las mismas zapatillas o las camisetas de los mismos 
futbolistas, pero pueden igualmente contar con instituciones sociales o espacios 
de socialización y personas relevantes diferentes; con pautas de negociación 
y entramados de orden, jerarquía, respeto y autoridad también distintas; y con 
modelos y plazos de independencia no menos diferentes a los que se consideran 
normales en los países desarrollados occidentales (Brown, Larson y Saraswathi, 
2002). De hecho, algunas lenguas ni siquiera tienen un término para designar 
esa tramo de edad o lo tienen con connotaciones diferentes, como ocurre con 
las palabras árabes murahaqa (la más parecida, pero de uso sólo academico), 
fata/fatat o shabb/shabba (que aluden a aspectos maritales o de responsabilidad 
social) (Botth, 2002).
	 Esta observación es relevante para muchas familias procedentes de países 
en desarrollo y para buena parte de los menores no acompañados. Para muchas de 
las primeras, la adolescencia en la que encuadramos a sus descendientes, y en la 
que se embarcan con ellos, es algo inesperado respecto a sus proyectos iniciales 
y supone un desequilibrio añadido (Funes, 2000: 128). Para los segundos, en 
su mayoría chicos marroquíes que emigran solos (aunque “comisionados” por 
familias generalmente estables aunque económicamente desfavorecidas) a 
una edad media de 16 años y con una madurez psicológica mayor de la que se 
considera habitual para su edad cronológica (Jiménez Alvarez, 2005), es un salto 
hacia atrás en el reconocimiento de sus responsabilidades.

Más allá de lo que esta referencia transcultural apunta, lo cierto es que, 
al menos una vez en la sociedad de destino, los individuos pertenecientes a la 
clase de edad que habitualmente se cataloga como “adolescencia” se encuentran 
sumidos en un periodo más o menos continuado de reflexión y exploración de 
“su” identidad. Pero, ¿qué hay de específico en la construcción de la identidad 
que producen los adolescentes procedentes de familias inmigrantes? ¿Qué 
características hemos podido observar en sus narraciones? ¿Y qué implicaciones 
teóricas plantean?

3. 
El movimiento migratorio familiar (y, por supuesto, individual, si es el 

caso) tiene profundas consecuencias en el proceso de construcción de la identidad 
cultural del adolescente. Exploraremos estas consecuencias estructurando 
nuestras observaciones en dos planos fundamentales.

En primer lugar, las narraciones biográficas analizadas hasta el momento 
nos permiten constatar que el proceso de construcción de la identidad cultural de 
los adolescentes procedentes de familias inmigradas es un proceso específico 
de exploración y autodescubrimiento. Su especificidad viene dada por el papel 
importante que desempeñan las percepciones de las diferencias culturales y la 



196

tensión “aquí-allí” que se visualiza muy frecuentemente a través de la familia, lo 
que genera consiguientemente en el seno de ésta una forma igualmente peculiar 
de conflicto generacional. Los adolescentes estudiados parecen tener, pues, ante 
sí la tarea de una más complicada autoidentificación. Esto se ve especialmente en 
el tipo de descripciones de las que trataremos en segundo lugar, las relativas a su 
etnicidad o pertenencia, frecuentemente llenas de ambigüedades, ambivalencias 
y contradicciones.	

Veamos con algo más de detenimiento cada una de estas observaciones. 
Por lo que respecta a la especificidad del proceso registrado por estos 
adolescentes, en el estado actual de la investigación es difícil todavía trazar 
perfiles característicos de las diferentes cursos de exploración de identidad. 
No obstante, sí parece claro que, como se ha mostrado en otras investigaciones 
(Rosenthal & Feldman, 1992; Beale Spencer & Markstrom-Adams, 1990) los 
adolescentes de minorías o familias inmigradas deben realizar un esfuerzo extra 
por integrar dimensiones étnicas o raciales en sus compromisos y equilibrios 
identitarios (derivados todos ellos de una extremadamente diversa gama de 
situaciones de crisis, como pueden ser las que resultan de la percepción del 
color de la piel, el acento, las tradiciones familiares, los viajes del verano, las 
limitaciones familiares a la vida con los iguales, etc.). 

Esta “carga” específica se expresa en lo que podríamos considerar 
como el mínimo denominador común de las narraciones recogidas: y es que, 
aunque con una tremenda diversidad de registros (más o menos intensos), casi 
siempre hay en ellas un escenario básico de crisis entre un “aquí” y un “allí”, 
que se añade al resto de los escenarios en que deben explorarse las alternativas 
y adoptar los compromisos y las autodefiniciones�. Todo escenario de crisis en 
que ha de dirimirse una dimensión de la identidad añade tensión al proceso de 
autodefinición. En consecuencia, la tensión entre “aquí” y “allí” añade al proceso 
de construcción de la identidad del adolescente procedente de una familia 
inmigrada un rasgo peculiar que, obviamente, no forma parte del repertorio de 
situaciones de crisis a que se enfrenta un adolescente autóctono. 
	 Si trasponemos el “allí” y el “aquí” en la secuencia temporal biográfica, 
nos encontramos con que no se corresponden exactamente con el pasado y el 
futuro, sino que forman parte de un mismo presente. En ese presente, y aunque 

�  Contra lo que sugieren otras investigaciones como Carrasquilla et al. (2004), para quienes los que 
entraron por reagrupación familiar tienen prácticamente resuelta esa tensión entre el aquí y el 
allí por su pertenencia a familias que han consolidado un determinado tiempo de estancia (de 
tres o cinco años), han logrado una estabilidad jurídica y una cierta seguridad laboral en la so-
ciedad de llegada, lo que unido a su percepción de la falta de oportunidades en Marruecos, hace 
que en su discurso la idea de transitoriedad en España o de retorno a Marruecos no aparezca. 
Sin embargo, aunque la idea de partir esté en ese momento fuera del discurso, la tensión aquí 
/allí sigue presente en la autoidentificación.



197

existen muchos casos de familias marcadamente asimilacionistas�, la familia 
suele ser el reclamo habitual del “allí”. Suele ser una simplificación por parte 
de los adolescentes, porque, en el fondo, tampoco los padres mantienen pasiva e 
incólume su identidad y, de hecho, la adolescencia de los primeros suele servir de 
renegociación de los valores de los segundos (Mann, 2004). Pero el caso es que 
es habitual en nuestras narraciones encontrar expresiones que se pueden resumir 
en sólo una: “cuando llego a casa”. Una joven de 17 años, nacida en Cuba y 
con 5 años de residencia en España nos lo contaba así: “me doy cuenta de que 
existe esa diferencia porque voy por la calle y me siento una española más; pero 
cuando llego a casa y oigo a mi madre hablar, y  veo lo que... las cosas que 
hacemos en casa todos los días, pues, ... a quien quieres engañar”. 
	 La tensión “aquí/allí” que explica que exista un matiz diferencial en 
su percepción del conflicto generacional intrafamiliar parece explicar también 
las ambivalencias, indefiniciones o, en ocasiones, simples contradicciones 
que producen en sus descripciones de los sentimientos de pertenencia o de 
identificación étnica y territorial. Ubicarse es, en cierta manera, definirse; y, así, 
el sentido del lugar físico en el que uno está y su vinculación con él se convierte 
en una dimensión de lo que uno se siente y de cómo se define. “De dónde se es” 
forma parte de la respuesta a la pregunta acerca de “quién se es”. Es una dimensión 
de poca trascendencia en los jóvenes autóctonos (excepto que alberguen una 
ideología nacionalista), pero central en la negociación de la identidad cultural de 
los adolescentes inmigrantes o que proceden de familias inmigradas, sobre todo 
si pertenecen a la llamada “generación 1,5”, cuyos miembros suelen mostrar un 
mayor rechazo a la identificación con el lugar de destino y, en casi todos los casos, 
una absoluta identificación con el lugar en que nacieron y crecieron los primeros 
años.
	 Lo normal, sobre todo en los traídos a España tras los 9 ó 10 años es 
encontrar expresiones que se articulan sobre la fórmula “soy... pero me siento...”. 
No es tampoco infrecuente, encontrar casos como el de una hija de retornados 
gallegos que se sentía “mitad y mitad”... “depende de con quién me tenga que 
definir”, o el de un chico marroquí de 19 años y 6 de residencia en España 
que cuenta con regocijo como le llaman “dos sangres”... casos en los que el 
desdoblamiento o conjunción bicultural es vivido de forma nada dramática e 
incluso enriquecedora, como bien atestigua una chica nacida en España de padres 
vietnamitas que veía en su situación “una ventaja” porque le permite “conocer 
más culturas”. Pero tampoco faltan narraciones en que se describe esa tensión de 
forma menos favorable, como, por ejemplo, la de una chica marroquí de 19 años 
venida a España hace 5: “[vivir entre dos mundos] es una de las cosas que más 
me molesta. O sea, tener la sensación de estar acá, por momentos con la cabeza 

� Es el caso de las historias en las que se produce una inversión del patrón de socialización típico, 
como ocurre con una joven marroquí que nos contaba cómo deseaba ponerse el hiyab contra la 
opinión de su madre, que le decía “que había venido aquí para ser libre”.



198

aquí y pensando en lo que pasa aquí y esas cosas, y por momentos... a lo mejor 
en Internet mirando diarios de allá y lo que pasa allá... Y eso es lo que más me 
revienta: no poder tener una vida en un solo lugar”
	 La casuística es tan variada que es difícil generalizar, por el momento al 
menos. Algo que sí parece claro, no obstante, es que esa generalización no parece 
que pueda establecerse a partir de categorías étnicas o nacionales, pues no parece 
que a cada una de ellas corresponda una misma experiencia de aculturación. Pero 
no es ésta la única enseñanza antiesencialista que puede extraerse.
	 Lo variopinto de las exploraciones en torno al origen o el sentimiento 
de pertenencia sólo puede conceptualizarse adecuadamente en un marco teórico 
postcolonial que evite el sesgo con que a menudo suelen concebirse estas 
situaciones ambivalentes o indefinidas, en las que no parece existir un compromiso 
que solvente la crisis y fije una identidad territorializada10. La mayoría de los 
fenómenos que encontramos al analizar los procesos de adaptación cultural de 
los adolescentes procedentes de familias inmigradas son fenómenos que pueden 
englobarse en lo que en otro sitio he llamado la “familia de la hibridación” 
(Terrén, en prensa). Y, efectivamente, en las teorías evolutivas que subyacen a 
la concepción clásica de la identidad11, se propone siempre una transición de los 
estados de confusión e indeterminación a los de fijación. Así, todo lo que se asocie 
con indefinición, moratoria, confusión, etc. tiene el mismo sentido peyorativo que 
se oculta bajo la pervertida etimología de la palabra “adolescencia” y participa 
del mismo juego de oposiciones que pares como (acabado/inacabado, definido/
indefinido, puro/impuro). Por eso es fácil interpretar los fenómenos culturales 
de hibridación como asociados a confusión, negatividad o patologización, algo 
que es preciso evitar si se quiere atender con objetividad al fenómeno (Minces, 
1997:207).
	 Podríamos preguntarnos, además, si, dado que la globalización 
produce cambios sobre la identidad en general que recuerdan enormemente 
a estos fenómenos que tan manifiestamente aparecen en el desarrollo cultural 
de estos adolescentes (Arnett 2002), acaso, más bien, no pudieran estos rasgos 
observados constituir un nuevo perfil identitario más flexible, más acorde con 
las exigencias de adaptación cultural que entraña la globalización. En fin, cabría 

10  El enfoque de los “múltiples mundos” de Phelan, Davidson, and Yu (1991) entraría en esta misma 
línea al entender como tales mundos parcelas de comportamientos y creencias que contienen 
valores, creencias, expectativas, patrones de acción y emociones que resultan familiares a quie-
nes los comparten. Lo realmente relevante en este modelo son los límites que bordean esos 
mundos, su mejor o peor acople, permeabilidad e intensidad y, en consecuencia, la mayor o 
menor facilidad con la que traspasan. A mayor posibilidad y/o habilidad para cruzarlos, mayor 
horizonte de oportunidades.

11 Phinney (1990), por ejemplo, entiende el desarrollo de la identidad étnica como una progresión 
desde los difuso hasta la identidad lograda y comprometida pasando por otras fases de identidad 
prestada y moratoria. 



199

pensar si –en la misma línea en que Robert Park habló de los “marginal man”- no 
sería preferible considerar la identidad de estos adolescentes más como el perfil 
de una vanguardia que como el lastre de un déficit. Las identidades observadas 
son muy ambivalentes y confusas, cambiantes, y pueden seguir siéndolo durante 
años. Pero nos resistimos a ver en ello el resultado de un simple estadio evolutivo 
transitorio o un déficit (algo que ocurre también con algunas visiones de la 
diversidad cultural propias de algunos educadores). Parece, más bien, el resultado 
de una adaptación cultural a influencias diversas que operan al alimón, como 
ocurre de forma muy significativa en aquellos adolescentes que combinan a un 
mismo tiempo cadenas sentimentales y de amistad locales y transnacionales.
	 Por conflictiva que sea la aculturación hay que evitar en su estudio el 
sesgo paternalista de asociarla con una “perdida de identidad” (como ocurre 
en trabajos como el de Moreras, 2002). Más que un conflicto inevitable entre 
lealtades o fidelidades contrapuestas (como sugiere Funes, 2000: 129), y aunque 
ésta pueda darse en ocasiones, parece tratarse más bien de un encaje inacabado 
de flujos que se encuentran y desencuentran constantemente. Las exploraciones a 
través de las que los adolescentes procedentes de la inmigración van construyendo 
su identidad muestran una complejidad mucho mayor que la que sugiere un 
conflicto entendido meramente como bicultural. 
	 Las identidades inciertas o incompletas que observamos pueden vivirse 
con mayor o menor desazón, eso es cierto. Y el lograr hacerlo con menor ansiedad 
es precisamente uno de los logros de la adolescencia; pero los estadios estables 
y definitivos son difícilmente esperables en un contexto social sometido a una 
dosis de cambio tan acelerado como es el nuestro. La velocidad del cambio social 
actual, tal y como lo perciben especialmente estos jóvenes, hace que la realidad 
se perciba como algo muy complejo y, por tanto, difícilmente previsible, lo que 
no favorece la constitución de marcos de referencia estables (que, por otro lado, 
se tornarían seguramente ineficaces o anacrónicos con tremenda facilidad). En la 
medida, además en que su proyecto de vida debe ajustar cuentas con un proyecto 
migratorio que (sea el propio o el de los padres) no termina con la llegada, los 
compromisos excluyentes en términos de “o esto o lo otro” no son satisfactorios  
Para no dejarse llevar por enfoques miserabilistas que se debaten entre el 
paternalismo, el adultocratismo y la patologización de la psicología inmigrante, 
la investigación sobre los adolescentes procedentes de familias inmigradas debe 
apostar en este sentido por un marco teórico claramente postcolonialista en el 
que pueda operarse con una noción desterritorializada de la cultura. 
	 La globalización nos ha abierto a una nueva diversidad cultural, y 
los hijos de inmigrantes son su mejor exponente. Todo parece apuntar a que la 
inestabilidad, el perfil inacabado, desterritorializado y flexible de sus identidades, 
y el continuado proceso de observación, exploración y reflexión que exhiben 
puede considerarse como un caleidoscopio de los procesos de adaptación cultural 
a que da lugar la inmigración. Teniendo en cuenta, además, que este periodo 
de búsqueda plantea preguntas que suelen afectar no sólo los adolescentes, 



200

sino también a sus familias, parece claro que la socialización cultural de los 
adolescentes procedentes de familias inmigrantes constituye un laboratorio 
excepcional en el que analizar procesos de aculturación e integración simbólica 
más amplios que se producen en las sociedades receptoras de inmigración. Lo 
que ocurre en el proceso de construcción de su identidad arroja luz sobre cómo 
transcurren los procesos de aculturación de los inmigrantes. Por eso constituyen 
lo que Merton denominaba un campo de investigación estratégico en el que 
merece la pena seguir trabajando.

REFERENCIAS BIBIOGRÁFICAS

Aparicio, Rosa (2001): “La literatura de investigación sobre los hijos de los 
inmigrantes” en  Migraciones nº 9: 171-182.

Aparicio, Rosa (2004): “La integración de los hijos de los inmigrantes de 
la llamada segunda generación”. IV Congreso sobre la inmigración en España, 
(Girona, 10-13 de noviembre de 2004).

Aparicio, R. y  Tornos, A. (2006) Hijos de inmigrantes que se hacen 
adultos: marroquíes, dominicanos, 	peruanos, Madrid: OPI, MTAS.

Bartolomé, M., Cabrera, F., Espín, J., Del Campo, J., Marín, M. 
Rodríguez, M., Sandín, M. y Sabariego, M. (2000). La construcción 
de la identidad en contextos multiculturales. Madrid: CIDE.

Beale  Spencer, M. y  Markstrom-Adams, C. (1990), “Identity 
Processes among Racial and Ethnic Minority Children in America”, Child 
Development, Vol. 61 (2) No. 2: 290-310.

Bolzman, C., Fibbi, R. y Vial, M. (2003): Secondas – Secondos. Le 
Processus d’Integration des Jeunes Adultes issus de l’Immigration Espagnole et 
Italienne en Suisse. Seismo, Zürich.

Booth, M. (2002), “Arab Adolescents Facing the Future: Enduring Ideals and 
Pressures to Change”, en  	Brown et al. (eds.), 207-249.

Brown B.B., Reed W. Larson, y T.S. Sarawathi, (eds.) (2002) The 
World’s Youth: Adolescence in Eight Regions of the World. Cambridge: Cambridge 
University Press

Cachón, L. (2002): “La formación de la ‘España inmigrante’: mercado y 
ciudadanía”, Revista Española de Investigaciones Sociológicas, nº 97, Enero-



201

Marzo: 95-126

Cachón, L. (2005) “Inmigrantes jóvenes en España”, Informe de la Juventd, 
parte. IV, Madrid: INJUVE.

Carrasquilla, C. et al   (2004) “Jóvenes inmigrantes: diferencias, 
expectativas, segregaciones”en Actas del IV Congreso sobre la Inmigración en 
España. Girona

Castiñeira, A. (2004) “Gestionar la diversidad, acoger la diferencia”, Forum 
Barcelona, monográficos 	 num.4, pp. 48-54.

Chamberlayne, Prue, Bornat, Joanna, & Wengraf, Tom (Eds.) 
(2000). The turn to biographical methods in social science: Comparative issues 
and examples. London: Routledge.

Cooper, C. R., Jackson, J. F., Azmitia, M., y Lopez, E. M. (1998) 
“Multiple selves, multiple worlds: 	 Three useful strategies for research with 
ethnic minority youth on identity, relationships, and 	 opportunity structures” en 
V. C. McLoyd y L. Steinberg (Eds.), Studying minority adolescents: 	

Conceptual, methodological, and theoretical issues, Mahwah, NJ: Lawrence 
Erlbaum Associates: 111-125.

Dolto, F. (1990), La causa de los adolescentes,  Barcelona: Seix Barral.

Erikson, E. (1992), Identidad. Juventud y crisis, Madrid: Taurus [orig. 
1968].

Feldman et al . 1992, “When East moves West: acculturation of values 
of   Chinese adolescents in the USA and Australia”, Journal of Research on 
Adolescence, 2: 147-173.

Funes, J. (2000), “Migración y adolescencia”, en AAVV,, La inmigración 
extranjera en España. Los retos educativos, Fundación la Caixa, 2000.

García  Borrego, I. (2003) “Los hijos de inmigrantes extranjeros como 
objeto de estudio de la sociología”. 	Anduli: revista andaluza de ciencias 
sociales, 3; 27-46.

García  Borrego, I. (2004), “¿Nacidos inmigrantes? hijos de extranjeros 
en Madrid,   IV Congreso sobre la inmigración en España, (Girona, 10-13 de 
noviembre de 2004).



202

F. Heckman y D. Schnapper (2003) “The Integration of Immigrants in 
European Societies, Stutgart: Lucius and Lucius. 

Izquierdo, A. (1999), La inmigración inesperada, Madrid: Trotta.

Jiménez Álvarez, M. (2005)” La Migración de los menores en Marruecos 
.Reflexiones desde la frontera Sur de Europa”, en Las otras migraciones: la 
emigración de menores marroquíes no acompañados a España, Madrid: Akal: 
115-133

Manço, A., Amoranitis, S. (et al.) (2001) “Inserción de jóvenes inmigrantes” 
Políticas sociales en Europa,- n. 9 

Mann, M. (2004), “Immigrant parents and their emigrant adolescents: the 
tension of inner and outer 	worlds, The American Journal of Psychoanalysis, 
Vol. 64 (2)

Marcia, J.E. (1980) “Identity in adolescence”, en Adelson, J. (ed.), Handbook 
of adolescent psycology, Nueva York: Wiley: 159-187

Massot Lafon, María Inés (2003). Els joves que viuen entre cultures: un 
nou repte educatiu. En Temps d’Educació Nº 27 (pàg. 85-101).

McLoyd, V. C. (1991), “What is the study of African American children the 
study of?” In R.J. Jones (Ed.), Black psychology (3rd ed., pp. 419-440). Berkeley, 
CA: Cobb & Henry.

Minces, J. (1997), La génération suivant, Marsella: L´Aube.

Moreno, P. (2002), “Reflexiones en torno a la segunda generación de 
inmigrantes y la construcción de la 	identidad”, OFRIM, junio.

Nsamenang, A.B. (2002), “Adolescence in Sub-Saharian Africa: an image 
constructed from Africa´s triple inheritance”, en B.B. Brown, R.W. Larson y 
T.S.Saraswathi (eds.) The world´s youth; adolescence in eight regions of the 
globe, Cambridge: Cambridge U.P: 61-104.

Phelan, P. Ann  Locke  Davidson and   Hanh  Cao  Yu, (1998), 
Adolescents’ worlds: Negotiating family, peers, and school, New York; Teachers 
College Press, 1998

Phinney, J. S. (1990), “Ethnic identity in adolescents and adults: Review of 
research”, Psychological 	 Bulletin, 108(3), 499-514



203

Prada, M.A. (Colectivo IOÉ) (2005), ““Invención” de la adolescencia 
migrante?”, Congreso SER ADOLESCENTE HOY, Madrid, 22 -24  de 
noviembre. 

Rea, A (2001): Jeunes immigrés dans la cité. Protestation collective, acteurs 
locaux et politiques publiques, Bruselas: Labor.

Rosenthal, D. y Feldman, S. (1992) “The nature and stability of ethnic 
identity in Chinese youths: Effects of length of residence in two cultural contexts”, 
Journal of Cross-Cultural 	Psychology, 23: 214-227. 

Rotheran, M.J. y  Phinney, J. (eds.) Children´s ethnic socialization, 
Londres: Sage.

Schlegel, A. (2001), “The global spread of adolescent culture. In L. J.Crockett 
& R. K. Silbereisen (Eds.), Negotiating adolescence in times of social change. 
New York: Cambridge University Press.

Schwartz, SJ., Montgomery, MJ. y Briones, E. (2006) “The Role 
of Identity in Acculturation among Immigrant People: Theoretical Propositions, 
Empirical Questions, and Applied Recommendations”, Human Development, 
49:1-30

Simon, P. (1997) “Itinerario de jóvenes descendientes de la inmigración”, en 
La Factoría nº 4.

Terrén, E. (en prensa) “Inmigración, diversidad cultural y globalización”, en 
Alegre, M.A. y Subirats, J. (coords.), Educación e inmigración: nuevos retos 
ante una perspectiva comparada, Madrid: CIS.

Terrén, E. (en prensa), “Remaking civic coexistence: immigration, religion 
and cultural diversity”, en C. McCarthy y C. Teasley (eds.), Transnational 
Perspectives on Popular Culture and Public Policy: Redirecting Cultural Studies 
in Neoliberal Times, Nueva York: Peter Lang.

Timur, S. (2000), Cambios de tendencia y problemas fundamentales de la 
migración internacional, enRevista internacional de ciencias sociales, 165

Veredas Muñoz, S (1999) “Procesos de construcción de la identidad entre 
la población inmigrante” Papers , 57: 113-129. 

Wengraf, T. (2001). Qualitative Research Interviewing: Biographic Narratives 
and Semi-structured Methods, Sage: London.


